**Урок 7. Церковная реформа. Положение традиционных концессий.**

**Цель урока:** ознакомление учащихся с основными целями и содержанием церковной реформы.

**Образовательные результаты**

*Предметные*: учащиеся охарактеризуют, в чем состояла суть церковной реформы, проанализируют, как изменилось положение церкви в государстве в результате про-

ведения церковной реформы.

*Метапредметные*: учащиеся научатся структурировать тексты, включая умение выделять главное и второстепенное, основную идею текста, выстраивать последовательность описываемых событий, излагать суждения о причинах и следствиях реформ, проводимых Петром I.

*Личностные*: формирование устойчивого познавательного интереса к прошлому своей Родины, уважения к личности и ее достоинству, способности давать моральную оценку действиям Петра I.

**Актуализация знаний**

*Вопросы и задания*

1. Чем была вызвана необходимость проведения ре форм Петром Великим?

2. Сравните системы управления Англии, Франции и Российской империи в первой четверти XVIII в. Выявияте их общие черты и отличия.

3. С какой целью Петр принял областную реформу?

4. Перечислите в хронологическом порядке реформы Петра I в области центрального и местного управления.

5. Какова была цель Петра в реформировании центрального и местного управления?

6. Каковы были итоги реформ в государственном и местном управлении?

7. Охарактеризуйте взаимоотношения светской и духовной власти в России во время правления Алексея Михайловича.

8. Как вы думаете, с какой целью Петр I запретил выбирать патриарха и создал Синод?

█ **Открытие нового знания**

**Вопросы и задания для работы с текстом параграфа**

**1.Создание ппроблемной ситуации.**

 **Почему Петр стремился полностью подчинить церковь государству?**

По мнению Петра 1, все подданные, как и он сам, должны были трудиться на благо Отечества, которое отождествлялось с государством. Раз церковь была обязана работать «на общее благо», то она не могла существовать независимо от государства.

**2. Какие изменения в положении церкви произошли при Петре?**

**Рассказ учителя**:

Церковь играла важную роль в государственной и общественной жизни России, поэтому преобразовательная деятельность Петра I не могла не коснуться вопросов церковной организации. Высшие круги духовенства в значительной своей части примыкали к реакционной оппозиции феодальной знати Петровским реформам. В среде

высшей церковной иерархии не были изжиты идеи сильной и независимой от государства церкви. Недовольство рядовых священнослужителей проявлялось в многочисленных случаях их перехода в старообрядчество. Петр I понимал, что в целях укрепления новых госу-

дарственных форм необходимо было не только превратить церковь в составную часть правительственно-административной системы, сделать ее надежной опорой самодержавного государства. Также было необходимо навести порядок в управлении огромными богатствами, которыми обладала церковь, и прежде всего монастыри. В результате после смерти патриарха Адриана церковь не получила нового полномочного единоличного руководителя. Фактическая ликвидация патриаршества распыляла и обессиливала церковную оппозицию и облегчала вмешательство царя в сферу церковной жизни. 16 декабря 1700 г. местоблюсти-телем и администратором патриаршего престола был назначен рязанский митрополит Стефан Яворский. Местоблюститель был обязан заниматься так называемыми духовными делами, возникавшими в связи с различными отступлениями от веры и неисправностями

в отправлении богослужений, назначать епископов и другие духовные власти. В важных «ставленнических делах» он был связан со вскоре возглавившим Монастырский приказ И. А. Мусиным-Пушкиным, который наблюдал за его действиями и в нужных случаях доносил

о них Петру I. В 1701 г. вышла серия правительственных указов, предназначенных для решительного реформирования управления церковно-монастырскими владениями и устрой-

ства монашеского быта. Наиболее важными в этом отношении были указы от 24 и 31 января 1701 г. Для управления имуществом патриаршего и архиерейских домов,

а также монастырей, в том числе принадлежавшими им крестьянами, создавался Монастырский приказ, в который должны были поступать все сборы с жителей церковно-монастырских земель. Хозяйственные дела в монастырских владениях теперь находились в ведении светских властей. Монастырям было запрещено без разрешения Монастырского приказа тратить крупные средства (например, на строительные и ремонтные работы). Без

царского разрешения нельзя было основывать новые монастыри и скиты. Ведение Северной войны вынудило царя пойти на непопулярные меры, в частности изъять из монастырских

кладовых немало ценностей. В 1705 г. содержание монахам было урезано вдвое, но и этого ограниченного пособия монастыри часто не получали. Ряд петровских нововведений был направлен на резкое сокращение численности белого духовенства и монашествующих. Ограничивалось количество обслуживающего персонала и круг лиц, которые могли поступать в монашество. В монастыри помещались больные и нищие, а также неспособные к труду отставные солдаты. В 1704 г. под командой начальника Монастырского приказа был

организован драгунский полк, состоящий из монастырских служителей и разночинцев. Этот полк полностью содержался за счет духовенства: для уплаты жалованья драгунам, покупки лошадей и фуража духовенство облагалось особыми сборами.

В то же время Петр I понимал, что государство не может обойтись без церкви, освящавшей царскую власть. Однако царю была нужна новая церковная организация, авторитетная и действующая под контролем государства.Для укрепления церковного аппарата, соответствующего новым формам государственной системы, требовались

новые кадры духовенства. Священники должны были иметь специальное образование, чтобы уметь не только отстаивать религиозные догмы ссылками на Священное Писание, но и растолковывать эти догмы простым языком и с понятными примерами. Они должны быть осведомлены о важных политических событиях и государственных мероприятиях, чтобы в своих проповедях разъяснять их значение, повышать авторитет государства и прославлять монарха. Свои личные интересы служители церкви обязывались подчинять интересам государства, а свою деятельность расценивать как ответственную государственную службу. На священнослужителей возлагались обязанности и полицейского характера. Они должны

были подмечать всякое проявление крамолы по отношению к правительству, церкви, помещикам и срочно принимать соответствующие меры. Особое место в правительственном аппарате занимала образованная в 1721 г. Духовная коллегия, или Святейший правительст-вующий синод. 25 января 1721 г. Петр I утвердил Духовный регламент, разработанный его сторонником Феофаном Прокоповичем, который и стал фактическим руководителем Синода. Формально Синод возглавлял Стефан Яворский. Синод заменил собой патриаршество. В Духовном регламенте много места уделено вопросу о преимуществах коллегиального управления перед единоличным. В документе говорилось, что даже монарх обычно советуется с приближенными, тем более совет нужен в церкви. Далее в Регламенте обосновывалась мысль о том, что единоличное управление церковью для государства нежелательно, так как простой народ, удивленный той честью и

славой, которой окружен патриарх, может помыслить, что «то второй государь, самодержцу равносильный или и больше его, и что духовный чин есть другое и лучшее

государство». Регламент подробно очерчивал круг дел епископов. Их ведению подлежали все дела епархии: надзор за поведением духовенства и монахов, за состоянием духовного про-

свещения и за нравственным состоянием мирян, слежение за хозяйственными делами монастырей и церквей. Таким образом, закон придавал епископу черты рачительного чиновника, чувствующего ответственность за свою большую государственную работу.

**3. Дайте собственное определение понятию «конфессия».**

Конфе́ссия — особенность вероисповедания в пределах определённого религиозного учения, а также объединение верующих, придерживающихся этого вероисповедания.

**4. В каких правах были ограничены старообрядцы, представители не православных конфессий?**

Для всех старообрядцев было введено двойное налогообложение, им предписывалось носить особую одежду, запрещалось занимать выборные и государственные должности.

Протестанты обязывались русских жен «в веру своего исповедания не переводить», а родившихся детей крестить в православие.

Помещикам-мусульманам запрещалось владеть православными крепостными.

**5. Что было общего в деятельности Феофана Прокоповича и епископа Питирима?**

Деятельность Феофана Прокоповича и епископа Питирима была направлена на укрепление официального православия, укрепление светской власти над церковью.

**Работаем с картой**

**1. Покажите на карте районы, где было особенно много поселений старообрядцев.**

Основные районы распространения поповщины – Керженец на Волге, Стародубье, Дон, Кубань. Беспоповцы в основном селились на севере страны.

**Думаем, сравниваем, размышляем**

**1. Используя дополнительные материалы, составьте схему церковной иерархии в России при Петре.**

**2. Напишите в тетради эссе о церковной реформе Петра. Определите её цель и задачи, которые она должна решить.**

Пётр I видел глухое, а порою и явное, недовольство духовенства теми преобразованиями, которые были начаты для модернизации России, ибо они разрушали старый московский строй и обычаи, которым те были так привержены. Пётр, занимавшийся созданием абсолютистского государства по западноевропейскому образцу, не допускал самостоятельности Церкви и не любил духовенство, в массе которого находил наибольшее число противников того, что ему было самому более всего близко.

Ещё при жизни Патриарха Адриана Пётр, совсем молодой человек, ведший довольно далёкую от церковных интересов жизнь, высказывал главе русского духовенства свои пожелания относительно приведения в порядок духовного чина. Однако патриарх чуждался новшеств, проникавших в строй государственной и общественной жизни России. С течением времени недовольство Петра русским духовенством усиливалось, так что он даже привык большую часть своих неудач и затруднений во внутренних делах приписывать тайному, но упорному противодействию духовенства. Когда в представлении Петра всё противодействовавшее и враждебное его реформам и замыслам воплотилось в лице духовенства, он решил обезвредить это противодействие, на это были направлены все его реформы, относящиеся к устройству Российской Церкви. Путешествия Петра по протестантским странам Европы ещё более усилили его взгляды на отношение государства и церкви. С изрядным вниманием Пётр слушал советы Вильгельма Оранского в 1698, во время своих неофициальных встреч, устроить Церковь в России на манер англиканской, объявив себя её Главою.

В 1707 был лишён кафедры и сослан в Кирилло-Белозерский монастырь митрополит Нижегородский Исаия, резко протестовавший против действий Монастырского приказа в своей епархии. Чрезвычайно болезненным для некоторых из высшего духовенства было дело Цесаревича Алексия, с которым многие духовные лица связывали надежды на восстановление былых обычаев. Стремление московского духовенства сохранить юрисдикционный иммунитет Пётр демагогически квалифицировал как «папежский дух». Примечательно, что всё время подготовки реформирования церковного управления *Пётр пребывал в интенсивных сношениях с восточными патриархами — прежде всего Иерусалимским Патриархом Досифеем*— по различным вопросам как духовного, так и политического характера.

**3. Сравните старообрядчество с ересями, существовавшими в разное время в европейских странах. Используя интернет, выясните, в каких странах мира существуют поселения старообрядцев в наши дни.**

В средневековой Европе ересью называлось религиозное учение, признающее основные идеи (догматы) христианства, но понимающее и толкующее их иначе, чем господствующая церковь.

Ереси условно можно подразделить на три вида: носившие преимущественно богословский характер; оппозиционные учения, иначе толкующие вероучение и критикующие церковную организацию; политически ориентированные ереси, не только критикующие церковь, но и выступающие против феодальных порядков.

Политически ориентированные ереси в зависимости от их социальной базы и характера политических требований можно подразделить на умеренные (бюргерские) и радикальные (крестьянско-плебейские).

Бюргерские ереси выражали интересы зажиточных горожан и отстаивали идею «дешевой церкви» (упразднение сословия священников, ликвидация их привилегий и возврат к раннехристианским устоям). По их мнению, иерархическая организация церкви, сосредоточение в ее руках больших богатств, пышные обряды и церковные службы не соответствуют Новому завету. Церковь отклонилась от истинной веры и нуждается в преобразовании.

Одним из представителей бюргерской ереси был профессор Оксфордского университета Джон Уиклиф, выступивший в конце XIV в. против зависимости английской церкви от папской курии, вмешательства церкви в дела государства, критикующий принцип непогрешимости пап. Однако он считал сохранение частной собственности и сословной иерархии принципами, угодными Богу.

Крестьянско-плебейские ереси указывали на то, что существующий социальный порядок противоречит идее равенства, отраженной в раннем христианстве, и критиковали богатое убранство церкви, сословное неравенство, крепостное право, дворянские привилегии, войны, суды и клятвы.

Исторически первой радикальной ересью было движение болгарских богомилов. Резкий и насильственный переход болгарского общества от общинно-патриархального строя к сословно-феодальному, захват крестьянских земель царем, царскими слугами, церковью, обременение нищающих крестьян массой повинностей в пользу богатых порождали массовое сомнение в том, что все это происходит по воле бога. Подтверждение обнаружилось в Новом завете, в самом начале которого сказано, что все царства мира сего принадлежат не доброму богу, а злому дьяволу. В евангелии об искушении Христа сказано: «И возведя его на высокую гору, дьявол показал ему все царства вселенной во мгновение времени, и сказал ему дьявол: тебе дам власть над всеми этими Царствами и славу их, ибо она предана мне, и я, кому хочу, даю ее; итак, если ты поклонишься мне, то все будет твое».

Старообря́дчество, или Древлеправосла́вие — совокупность религиозных течений и организаций в русле русской православной церкви, отвергающих предпринятую в 1650—1660-х патриархом Никоном и царём Алексеем Михайловичем церковную реформу, целью которой провозглашалась унификация богослужебного чина Русской церкви с греческой церковью и прежде всего — с Церковью константинопольской, а фактически создавала условия для секуляризации.

Богослужебная реформа вызвала раскол в Русской церкви. Приверженцы старообрядчества, за исключением единоверцев, до 17 апреля 1905 года в Российской империи официально именовались «раскольниками» и преследовались церковными и светскими властями. В XX веке позиция Московской патриархии (РПЦ) по старообрядческому вопросу значительно смягчилась, что привело к определению Поместного собора 1971 года, в частности, «утвердить постановление Патриаршего Священного синода от 23 (10) апреля 1929 года об упразднении клятв Московского собора 1656 года и Большого Московского собора 1667 года», наложенных ими на старые русские обряды и на придерживающихся их православных христиан, и считать эти клятвы, «яко не бывшие».

Снятие «клятв», однако, не привело к восстановлению молитвенного (евхаристического) общения старообрядцев с поместными православными церквами. Старообрядцы, как и прежде, считают лишь себя в полной мере православными христианами, квалифицируя РПЦ Московской патриархии как инославную. Поповцы полагают новообрядцев еретиками «второго чина» (для приёма в молитвенное общение от которых достаточно миропомазания, причём такой приём осуществляется, как правило, с сохранением духовного сана переходящего в старообрядчество лица); большинство беспоповцев (кроме часовенных и некоторых нетовцев) полагают новообрядцев еретиками «первого чина», для приёма которых в молитвенное общение обращающийся в старообрядчество должен быть крещён.

Исходя из своих воззрений на церковную историю, беспоповцы различают понятия «древлеправославного христианства» вообще (правой веры, по их мнению, идущей от Христа и апостолов) и старообрядчества в частности (оппозиции реформам Никона, возникшей в середине XVII века).

Таким образом, средневековые ереси в Европе и старообрядчество в России – сложные, разнородные социальные и религиозные течения, имеют много как общих, так и отличительных признаков.

*В настоящее время старообрядческие общины, помимо России*, *имеются в Латвии, Литве, Эстонии, Молдавии, Казахстане, Польше, Белоруссии, Румынии, Болгарии, Украине, США, Канаде и ряде*стран Латинской Америки, а также в Австралии.

Крупнейшая современная православная старообрядческая религиозная организация в России и за её границами — Русская православная старообрядческая церковь (Белокриницкая иерархия, осн. в 1846 году), насчитывающая около миллиона прихожан; имеет два центра — в Москве и Браиле, Румыния.

Древлеправославная поморская церковь (ДПЦ) имеет на территории России более 200 общин, причём значительная часть общин не зарегистрирована. Централизованным, совещательным и координационным органом в современной России является Российский Совет ДПЦ.

Духовно-административный центр Русской древлеправославной церкви до 2002 года находился в Новозыбкове Брянской области; с тех пор — в Москве.

Общая численность старообрядцев в России, по приблизительной оценке, свыше 2 млн чел. Среди них преобладают русские, но есть также украинцы, белорусы, карелы, финны, коми, удмурты, чуваши и другие.

**Рефлексия.**

**Домашнее задание:** § 6, вопросы и задания. *Дополнительное задание*: подготовить проект на тему «Социаль-

ная политика Петра I». Опережающее чтение § 7.